# 《瑜伽師地論》卷 40

本地分中菩薩地第十五 初持瑜伽處戒品第十之一 第二章 初持義 (+ヘーム) 第十節 戒品第十

上厚下觀院長指導 釋圓忠 敬編 2005/02/22

第一項 開列九門釋戒 (披尋記:冊2,頁1313~1368;大正藏:冊30,510c1)

| 品數 | 卷數            | 品名      | 初瑜伽處之三持     |
|----|---------------|---------|-------------|
| 1  |               | 種性品     | 第一種性持       |
|    |               |         |             |
| 2  | 第三十五卷         | 發心品     | 第二發心持       |
| 3  |               | 自他利品    |             |
|    | 第三十六卷         | 自他利品    |             |
| 4  |               | 真實義品    |             |
| 5  | 第三十七卷         | 威力品     |             |
| 6  |               | 成熟品     |             |
| 7  | 第三十八卷         | 菩提品     |             |
| 8  |               | 力種性品    |             |
| 9  | 第三十九卷         | 施品      |             |
| 10 | 第四十、四十一、四十二卷  | 戒品      |             |
| 11 | 第四十二卷         | 忍品      | 第三覺分(菩提分法)持 |
| 12 |               | 精進品     |             |
| 13 |               | 靜慮品     |             |
| 14 | 第四十三卷         | 慧品      |             |
| 15 |               | 攝事品     |             |
| 16 | 第四十四卷         | 供養親近無量品 |             |
| 17 | 第四十四、四十五、四十六卷 | 菩提分品    |             |
| 18 | 第四十六卷         | 菩薩功德品   |             |

〈戒品〉屬第三「覺分持」中的內容,而在菩薩行者的修學過程中,六波羅蜜多是不可或缺的項目,於無上正等菩提能為圓滿的殊勝資糧。

菩薩萬行須以戒學為本,此是菩薩所應正學,學已深思力行,故應明了戒學的內容。彌勒菩薩的《瑜伽師地論》之〈戒品〉將大乘菩薩所應受持的戒律總攝為三聚淨戒,即攝律儀戒、攝善法戒及饒益有情戒等三項。律儀戒防非止惡故能夠安住其心、攝善法戒能成熟自佛法、饒益有情戒能成熟有情。所謂「三聚淨戒」,「三聚」指三類;「淨」是引領自己及他人戒行得清淨;「戒」是行為的準則,指引如何得到清淨。由於三聚淨戒統攝萬善,故又名無量大功德藏。

「戒」可從四個方面分析:一、 戒法,二、戒體,三、戒行,四、戒相。

- 一、戒法:指如來所制一切五戒、八戒、十戒、具足戒、菩薩戒等諸律儀,成為修行者的規範與禁戒,有大乘戒與小乘戒之別。
- 二、戒體:指修行者領受戒法後,於自己身心所產生防非止惡、出生眾善之功能。
- 三、戒行:指獲得戒體後,隨順戒體,身、口、意三種行為不違法外,亦能檢察身口威 儀。
- 四、戒相:指持戒的相狀,是一些具體的戒條指引,即「戒行」是否清淨?指守戒或犯戒的情形。這些規則即「戒相」。

〈戒品〉詳述菩薩戒相,戒法的輕重、開遮、止作、持犯等各種情況及持戒功德。學人對大乘戒法的精神及軌則有明確的瞭解後,才能進而談到菩薩戒的實踐,開自利利他之門,以防護律儀,成就善法及普利眾生。

#### 菩薩戒九相的內容:

1. 「自性戒」為菩薩戒的本質特性:「從他正受、善淨意樂、犯已還淨、深淨專念無有 違犯。」

依此四者,能生慚愧而善防護尸羅(śīla;戒律),遠離惡作、不毀所受淨戒。即使違犯,亦有還淨之法而能出罪。

實踐菩薩戒的殊勝利益有:利益自他、攝受無量菩薩所學、現世能利安一切有情,能獲無上正等菩提果。

2. 「一切戒」廣宣說戒事差別:

此為〈戒品〉論述之主體,詳述戒律的條文內容,或基本的規範,用以研判有犯與否的規範判准。

#### (1) 戒的自性:

菩薩戒略有兩種:一為在家分戒;一為出家分戒,是名一切戒。

又依此在家、出家二分淨戒略說三種,即:律儀戒、攝善法戒、饒益有情戒。

律儀戒以斷惡為根本,攝善法戒及饒益有情戒是依於六度等引發自他無罪義利之行。 說明此三聚淨戒的定義、內容,以及安住此三種淨戒的方法。

#### (2) 受戒法:

關於受戒的軌法,以及受者與授者的資格,亦有詳述。

授受戒時所應具備的條件:授者應為受者說明學處及犯處相;受者應當自行觀察能受與 否,以及自己的意樂。不可因他人所勸,或為了勝過他人而受戒。

菩薩受持律儀,依第一最上善心意樂所發起,則善能對治一切種惡行。

# (3) 他勝處法 (重戒):

當菩薩受戒之後,於戒律儀中有四種他勝處法 (即四重戒)。

如果以上品纏(上品的煩惱,具足四個支分一數數現行、都無慚愧、深生愛樂、見是功德)而犯任何一種他勝處法,則捨失菩薩戒。若是中品纏犯他勝處法,不算捨失菩薩戒。 又與聲聞戒相較,菩薩若雖暫一現行他勝處法,不一定即是捨棄菩薩戒;不像苾芻犯他 勝法即棄捨別解脫戒。且菩薩若因毀犯而棄捨菩薩戒,於現世中仍可再受;不像聲聞戒 之犯他勝法,盡此一生不得再受。

若菩薩不具捨菩薩淨戒律儀的二種緣:

- 一、棄捨無上菩提大願;
- 二、現行上品纏犯他勝處法,

則即使流轉生死遍於十方界中,在在生處不捨菩薩淨戒律儀。即使忘失而再多次受戒, 仍維持原來的淨戒,不算新得。

#### (4) 惡作 (輕戒):

關於違犯有四十三,皆分別論述:有犯、無犯,染違犯(起於三毒煩惱)、非染違犯的身語意之作為。

#### (5) 犯已還淨:

菩薩受戒之後應於戒生起最極尊重恭敬,從初專精不應毀犯。

若有違犯,應當疾疾悔除令得還淨。

並說明發露懺悔之法而於所犯還出還淨。

# (6) 無師之法:

說明若不會遇具足功德之師,應當於如來像前自誓受一切菩薩學處與淨戒。

#### (7) 貪、瞋所犯之分別與三品纏犯:

說明菩薩之犯戒,多因與瞋相應所起,非由於貪。

因愛憐有情之故,不作菩薩所應作則可得成犯。

若菩薩因瞋而憎、嫉有情,則不能修自他利行,而作不應作則可得成犯。

至於三品纏犯的分別,則如《瑜伽師地論》之〈攝事分〉所說。

#### (8) 勤學得成就三種圓滿安樂:

得成就加行圓滿:身語意清淨現行;

意樂圓滿:為法出家,求大菩提、涅槃,不雜眾多惡不善法;

宿因圓滿:於餘生修福善,今世無匱乏而能於他廣行惠施。

# 3. 難行戒:

指菩薩的三種難行而能行的受持戒行。

# 4. 一切門戒:

指菩薩進入戒中的四種方式。

# 5. 善士戒:

依修行者所依差别而分五種。

# 6. 一切種戒:

就戒相的差別而言,有六種加上七種,總共十三種類別。

# 7. 遂求戒:

指菩薩八種不於他現行所求不遂、不悅意之事。

### 8. 此世他世樂戒:

指能令自他現世後世皆得安樂之九種淨戒。

### 9. 清淨戒:

指菩薩清淨受持戒律有十種。

這些是求大菩提的菩薩,於三世中、遍十方界的時空中所當修學的內容。

方便念誦的〈菩薩戒本〉戒品主要是〈戒品〉中的戒條、捨戒及懺悔之法,而〈戒品〉 不止包含戒條,還詳細說明菩薩戒的九相,持戒的精神及意義,防護及住戒的方法,受 戒、捨戒及懺悔之法,持戒所獲得的殊勝功德等。

# 戒品綱領

- 1 嗢柁南頌
- 2 別釋嗢柁南義
  - 2.1 自性戒
  - 2.2 一切戒
    - 2.2.1 所受戒
      - 2.2.1.1 律儀戒
      - 2.2.1.2 攝善法戒
      - 2.2.1.3 饒益有情戒
    - 2.2.2 受戒法
      - 2.2.2.1 有師法
      - 2.2.2.2 無師法
  - 2.3 釋其差別
    - 2.3.1 難行戒
    - 2.3.2 一切門戒
    - 2.3.3 善士戒
    - 2.3.4 一切種戒
    - 2.3.5 遂求戒
    - 2.3.6 此世他世樂戒
    - 2.3.7 清淨戒
  - 2.4 戒勝利
  - 2.5 戒所作
  - 2.6 總結

# 正文

# 第一項 開列九門釋戒 (披尋記:冊2,頁1313~1368;大正藏:冊30,510c1)

云何菩薩戒波羅蜜多?

嗢拕南日:

自性、一切、難, 一切門、善士, 一切種、遂求, 二世樂、清淨, 如是九種相, 是名略說戒。

# 謂九種相戒名為菩薩戒波羅蜜多:

一、 自性戒,二、一切戒,三、難行戒,四、一切門戒,五、善士戒,六、一切種戒, 七、遂求戒,八、此世、他世樂戒,九、清淨戒。

#### (按: 九相的略義如下:

- (1) 「自性」(svabhāva), sva 意为自身, bhāva 意為本質、或性質, svabhāva 指本質、 特性等意義。
- (2) 「一切」(sarva),指所有,即不同類別(差別),內容廣泛。
- (3)「難行」(duṣkara) , duṣ表示困难的, kara 是踐行, duṣkara 指艱難的實踐之意。
- (4) 「一切門」(sarvatomukha) , sarvatah 指一切方面,「門」(mukha)是入門途徑,即 所有入門的類別。
- (5)「善士」(satpuruṣa), sat 即善, puruṣa 是人, satpuruṣa 乃善人的意思,論述菩薩善士實踐波羅蜜多時所應行之情況。
- (6) 「一切種」(sarvākāra), sarva 即一切, ākāra 是行、活動、種類等意思,依十三種類型包涵一切實踐行為。
- (7) 「遂求」(vighātārthika), vighāta (destruction, want of success)含有「破除」及「希求成就」的意思, arthika 則是有關於目的。《菩薩地持經》選取「破除」之意,故譯作「除惱」,《菩薩善戒經》亦譯作「除」,而玄奘法師則取「希求成就」之意,綜言之,菩薩行應消除眾生的苦惱及順遂他人所求。
- (8) 「此世他世樂」(ihāmutra-sukhaṃ),略名「二世樂」,iha 是現在,amutra 是未來,sukhaṃ 是快樂,因此,ihāmutra-sukhaṃ意思是為現在及未來世帶來廣大利益福樂。

(9) 「清淨」(viśuddha, completely cleansed、purified), vi 表示完全; śuddha 意指純淨、淨化等義, viśuddha 是完全地淨化,指菩薩修行時應離諸過失,對治煩惱垢染而得清淨。)

# 第二項 依門隨解(別解九相) 第一目 自性戒 (披尋記:冊2,頁1313;大正藏:冊30,510c16)

一、徵

云何菩薩自性戒?

(按:「自性」的梵語 svabhāva,意指自身的本質或特性的意思。「自性戒」主要是總明戒之體(本質),即持戒的本質特性,意指戒的體性、相貌。

### 二、釋

# (一) 戒性

# 1、標列四德

謂若略說具四功德(功能性質),當知是名菩薩自性戒。何等為四?

一、從他正受 $^{1}$ ,二、善淨意樂 $^{2}$ ,三、犯已還淨,四、深敬專念無有違犯。

# 2、攝釋其相

#### (1) 略攝三

由諸菩薩從他(有智慧、有能力清楚講授戒法的戒和尚)正受(菩薩戒)故,於所學戒若有違犯,即外觀他(敬畏授戒師及他人呵責自己犯戒故)深生愧恥<sup>3</sup>;

由諸菩薩善淨意樂(āśaya,音譯作「阿世耶」或「阿奢也」,意指心意所喜好), 於所學戒若有違犯,即內自顧(省覺)深起慚羞<sup>4</sup>;

由諸菩薩於諸學處犯已還淨(犯戒後懺悔過失可以出罪還淨),深敬專念(專心一志護念菩薩戒)初無違犯二因緣故,離諸惡作。

(按:由從授戒師正受菩薩戒,以及自心的善清淨意樂,便能生起慚、愧兩種心理狀態,所以菩薩便能善於防護所受戒條,而離開諸惡作。)

# (2) 略攝二

◎如是菩薩<u>從他正受、善淨意樂</u>為依止故,生起慚愧,由慚愧故,能善防護所受尸羅(*śīla*;戒律),由善防護所受戒故,離諸惡作。

1 《披尋記》(二) p.1313:「從他正受者:他謂有智、有力,於語表義能授、能開已發大願同法菩薩。於如是等功德具足勝菩薩,所如法求請授與淨戒,乃至廣說,是名**正受**」。

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> 《披尋記》(二) p.1313:「善淨意樂者:〈增上意樂品〉說:『菩薩到究竟地所有一切增上意樂,是名**菩薩善淨意樂**』。(陵本四十七卷十一頁)(大正 30,552b10~11)由願當證而作是說,非已證故。」

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> 《披尋記》(二) p.1314:「即外觀他深生愧恥者:謂諸菩薩於罪現行能正覺知,於外敬畏而生羞恥,是名為**愧**。」

 $<sup>^4</sup>$  《披尋記》(二) p.1314:「即內自顧深起慚羞者:謂諸菩薩於罪現行能正覺知,我為非法內生羞恥,是名為**慚**。」

- ◎又於是中<u>從他正受、善淨意樂,此二是法;犯已還淨、深敬專念無有違犯,</u> 此二是前二法所引。
- ◎又於是中<u>從他正受、善淨意樂,深敬專(511a)念無有違犯,由此三法</u>,應知 能令不毀菩薩所受淨戒。犯已還淨,由此一法,應知能令犯已還出。

# (二) 戒藏

# 1、三種戒藏

### (1) 律儀戒攝

如是菩薩具四功德自性尸羅(從他正受、善淨意樂、犯已還淨、深敬專念無有違犯),應知即是**炒善淨戒**5(由此淨戒能令自他無諸損惱,是名為**炒**,即**律儀戒)**,正受隨學,能利自他,利益安樂無量眾生,哀愍世間諸天人等,令得義利利益安樂故。

# (2) 攝善法戒攝

應知即是**無量淨戒**,攝受無量菩薩所學故。

# (3) 饒益有情戒攝

應知即是**饒益一切有情淨戒**,現前能作一切有情利益安樂故。

### 2、無量大功德藏

應知(自性戒的特性)即是能獲大果勝利淨戒,攝受隨與(隨順獲得)無上正等菩提 果故。

# 三、結

是名菩薩自性戒。

# 第二目 一切戒 (披尋記:冊2,頁1316;大正藏:冊30,511a12)

按「一切」梵語是 sarva,即所有、一切,指「戒」的一切類別。

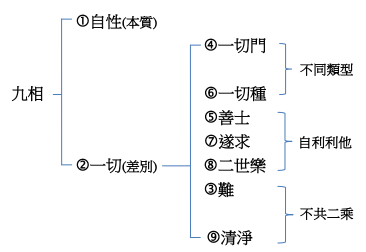
《瑜伽論記》對「一切施」之描述:「一切施者,別明施行之相也。施行非一,故言一切。就此施行開餘七門,下自屬當。」 6 因此,一切戒亦開餘七門。

「一切戒」是九相中最長篇幅的部分。由於內容非常廣泛,故說「一切」。而下開其餘 的七門,皆隸屬於「一切戒」。

 $<sup>^5</sup>$  《披尋記》(二)  $\mathrm{p.1315:}$  「<u>妙善淨戒</u>:由此淨戒能令自他無諸損惱,是名為**妙。**起諸善行,是名為**善**。」

<sup>6 《</sup>瑜伽論記》卷 11, T43, 530b。

按:九相又可作不同層級的相屬關係:



云何菩薩一切戒?

# 謂菩薩戒略有二種:

一、在家分戒,二、出家分戒。是名一切戒。

# 又即依此在家、出家二分淨戒,略說三種:

一、律儀戒<sup>7</sup>,二、攝善法戒,三、饒益有情戒。

### 一、戒相差別

### (一)別釋三戒

# 1、明戒安立

#### (1) 律儀戒

律儀戒者(由此尸羅清淨善法是防護性,是息除相,是遠離體,故名律儀)<sup>8</sup>,謂 諸菩薩所受七眾別解脫律儀,即是苾芻(比丘)戒、苾芻尼戒、正學戒(式叉摩那)<sup>9</sup>、勤策男戒(沙彌)、勤策女戒(沙彌尼)、近事男戒(優婆塞、男居士)近事女戒(優婆夷、女居士)。如是七種,<u>依止在家、出家二分</u>,如應當知。是名<u>菩薩律</u>儀戒。

# (2) 攝善法戒

**攝善法戒者**,謂諸菩薩受律儀戒後,所有一切為大菩提,由身、語、意積集諸善,總說名為攝善法戒。

此復云何?

### A、積集諸善

(A) 引攝

-

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> 《披尋記》(二) p.1316:「律儀戒者:律儀即是尸羅異名,由此尸羅清淨善法是防護性,是息除相,是遠離體,故名**律儀**」

<sup>8《</sup>俱舍論頌疏論本》卷 14 (大正 41,894c7~14):「初律儀八種者:標也,一、苾芻律儀,二、苾芻尼律儀,三、正學律儀,謂正學六法故(於五戒上。加不非時食也),四、勤策律儀,勤為大僧之所策勵;舊云沙彌。五、勤策女律儀,六、近事律儀,七、近事女律儀,八、近住律儀。如是八種,總名第一別解脫律儀也。實體唯有四者;明體也,名雖有八實體唯四:一、苾芻,二、勤策,三、近事,四、近住。」

<sup>9《</sup>瑜伽論記》卷 14 (大正 42,619a20~21):「正學者,即式叉摩那,受六法二歲學戒,第三明男女二眾制戒多少。」

# a、自所引

謂諸菩薩依戒住戒(律儀戒),於聞、於思、於修止觀、於樂獨處,精 勒修學。<sup>10</sup>

### b、他所引

# (a) 敬尊長

如是時時於諸尊長,精勤修習合掌、起迎、問訊、禮拜、恭敬之業, 即於尊長勤修敬事。

### (b) 伺疾病

於疾病者,悲愍殷重瞻侍(照顧侍奉)供給。

#### (c)稱妙說

於諸妙說,施以善哉。

### (d) 讚有德

於有功德補特伽羅(pudgala; 眾生),真誠讚美。<sup>11</sup>

# (e) 樂福業

於十方界一切有情一切福業,以勝意樂(殊勝清淨的意樂)起淨信心發言隨喜(見他人行善,隨之心生歡喜)。

# (f) 忍違犯

於他所作一切違犯(過失),思擇安忍。12

#### c、勝所引

# (a) 迴向菩提

以身語意已作(未成就)、未作(已成就)一切善根(「三無漏根」是以意、樂、喜、捨、信、勤、念、定、慧等九根為體而立,以其有增上之力用,能產生無漏清淨之聖法,故稱為根。三無漏根中,「未知當知根」是見道位的十五心,名為未作,無漏種未生現行故;「已知根」修道位,「具知根」是無學位,皆名為已作,以彼無漏種已現行故。),迴向無上正等菩提,時時發起種種正願<sup>13</sup>。

-

<sup>10 《</sup>披尋記》(二) p.1317:「依戒住戒至精勤修學者:此顯積集諸善之因。依止律儀戒,安住律儀戒,是名**依戒住戒**。即是前說受律儀戒後言義,於善說法深生敬重,常樂聽聞,無有勞倦,亦無厭足,是名於聞精勤修學。隨所聞法樂欲思惟,樂欲稱量,樂欲觀察,乃至廣說有八種相,是名於思精勤修學。於法**正修**略有四相:一者、奢摩他,二者、毗缽舍那,三者、修習奢摩他、毗缽舍那,四者、樂修習奢摩他、毗缽舍那,是名於**修止觀**精勤修學。義如〈力種性品〉說(陵本三十八卷十九頁)(大正 30,479c20~25)。若見、若聞阿練若處、山巖、林藪、邊際、臥具一切處所,便作是念,是處安樂出離遠離。常於出離及遠離所,深生愛慕,至遠離處思量自義,不為諸惡尋思之所纏繞,是名於**樂獨處精勤修學。**」

<sup>11 《</sup>披尋記》(二) p.1318:「於有功德補特伽羅真誠讚美者,<u>功德有五</u>:謂<u>信、戒、聞、捨、慧</u>。於此隨一功德具足者前稱實讚揚,令生歡喜心無諂誑,是名**真誠讚美。**」

<sup>12 《</sup>披尋記》(二) p.1319:「於他所作一切違犯,思擇安忍者:於他所作身、語、意業,若打、若罵、若 瞋、若弄、若訶、乃至能令發憤諸所餘事,是名**一切違犯**。能正思擇唯行、唯法,此中都無我及有情 命者,生者是其能罵、能瞋、能打、能弄、能訶,或是所罵、所瞋、所打、所弄、所訶,是名修習隨 順唯法之想,由是五想,於諸違犯悉能堪忍,於堪忍時無變異意,無雜染心,故名**安忍。**」

<sup>13 《</sup>披尋記》(二) p.1319:「時時發起種種正願者:菩薩正願,略有五種:一、發心願,二、受生願,三、 所行願,四、是正願,五、是大願。如菩薩所修正願中釋。(陵本四十五卷十六頁)(大正 30,543b8~

### (b) 供養三寶

以一切種上妙供具,供佛、法、僧。

### (c)修諸善品

於諸善品恒常勇猛,精進修習。

# (B) 護持

於身、語、意,住不放逸,於諸學處,正念、正知、正行防守、<sup>14</sup>密護根門,於食知量,初夜、後夜常修覺悟(宴坐、瑜伽)<sup>15</sup>。

# (C)增長

親近善士(善知識)、依止善友。(這是令自己增長善法的最好因緣。)

# B、總說名戒

於自愆(過失)<sup>16</sup>犯審諦了知,深見過失,既審了知深見過已,其未犯者專 意護持,其已犯者於佛菩薩同法者所,至心發露如法悔除。

如是等類所有引攝、護持、增長諸善法戒,是名菩薩攝善法戒。

# (3) 饒益有情戒 (披尋記:冊2,頁1322)

云何菩薩**饒益**(授與眾生所有利益安樂)**有情戒**<sup>17</sup>?當知此戒略有十一相,何 等十一?

# A、與作助伴

# (A)於事業

謂諸菩薩,於諸有情能引義利,彼彼**事業**與作助伴。

# (B) 於疾病

於諸有情隨所生起疾病等苦,瞻侍病等亦作助伴。

# B、為說法要

又諸菩薩依世、出世種種義利,能為有情說諸法要,先方便說、先如理說, 後令獲得彼彼義利。

### C、了知恩報

又諸菩薩,於先有恩諸有情所,善守知恩,隨其所應現前酬報。

### D、救護怖畏

又諸菩薩,於墮種種師子、虎、狼、鬼魅、王賊、水、火等畏諸有情類,皆 能救護,令離如是諸怖畏處。

c10)此說菩薩既發心已,於時時中發所餘願,是名發起種種正願。」

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup> 《披尋記》(二) p.1321:「謂於眼根律儀乃至意根律儀能正修行,不墮雜染,是名**正行**。若於眼根乃至 意根能善防護,不取相好,是名**防守**」

<sup>&</sup>lt;sup>15</sup> 覺悟=悟寤【宋】【元】【明】【宮】【聖】(大正 30,511d,n9);《披尋記》(二)p.1321:「初夜、後夜常修覺悟者:夜四分中過初一分,是名初夜;過後一分,是名後夜;如所聞法,初夜、後夜經行宴坐,從順障法淨修其心,是名常修覺悟。此如〈聲聞地〉釋(陵本二十四卷一頁)」(大正 30,411c1~21)

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup> 【愆】: 1.罪過,過失。2.違背;違失。(《漢語大詞典》第7卷,p.628)

<sup>17 《</sup>披尋記》(二) p.1323:「饒益有情戒者:授與眾生有利益品所有安樂,是名饒益。謂於現法當來可愛果業所攝因樂,苦對治樂及受斷樂、無惱害樂,如是等類,是應授與,令生喜樂及無罪故。此如〈自他利品〉中說(陵本三十五卷二十一頁)(大正 30,484a1~24),所餘諸相,不名饒益。謂與利益而非喜樂,或與安樂而非利益,菩薩於此應審思擇、或應授與、或不授與,此中唯說**饒益諸有情**者,名之為**戒**。義如前說不應違犯,設有違犯,應速悔除。」

# E、開解愁憂

又諸菩薩,於諸喪失財寶、親屬諸有情類,善為開解,今離愁憂。

# F、施與資具

又諸菩薩,於有匱乏資生眾具諸有情類,施與一切資生眾具18。

# G、如法御眾

又諸菩薩隨順道理,正與依止,如法御(統理、領導)19眾。

#### H、好隨心轉

又諸菩薩隨順世間事務言說,呼召去來,談論慶慰,隨時往赴,從他受取飲食等事。

以要言之,遠離一切能引無義、違意現行,於所餘事心皆(5110)隨轉。

# I、顯實功德

又諸菩薩,若隱、若露顯示所有真實功德,令諸有情歡言進學。

# J、調伏有過

又諸菩薩,於有過(失)者內懷親昵(音暱;親暱、親愛)<sup>20</sup>、利益安樂(之)增上意樂,(外則)調伏、訶責、治罰、驅擯,為欲令其出不善處、安置善處。

# K、示現神通

又諸菩薩,以神通力方便示現那落迦(naraka;地獄)等諸趣等相,令諸有情厭離不善,方便引令入佛聖教,歡喜信樂,生希有心,勤修正行。

# 2、明戒安住 (披尋記:冊2,頁1326)

云何菩薩住律儀戒、住攝善法戒、住饒益有情戒?**善護**律儀戒、**善修**攝善法戒、 **善行一切種**饒益有情戒?<sup>21</sup>

# (1) 住律儀戒(別辨相)

# A、不戀過去諸欲

調諸菩薩住別解脫律儀戒時,捨轉輪王而出家已,不顧(戀)王位如棄草穢(荒草穢物);如有貧庶為活命故,棄下劣欲而出家已,不顧劣欲,不如菩薩清淨意樂,捨輪王位而出家已,不顧一切人中最勝轉輪王位<sup>22</sup>。

<sup>18 《</sup>披尋記》(二) p.1324:「資生眾具者,此有十種: 調飲食等,如〈意地〉說(陵本二卷十七頁)然於此中於自下釋,除其歌、舞及男、女受行,是名一切資生眾具,唯為施與有匱乏故。」;《瑜伽師地論》卷2(大正30,288c4~7):「云何十種身資具:一、食,二、飲,三、乘,四、衣,五、莊嚴具,六、歌笑舞樂,七、香鬘塗末,八、什物之具,九、照明,十、男女受行。」

<sup>19 【</sup>御】: 1.控制;約束以為用。2.統率;率領。(《漢語大詞典》第3卷,p.1021)

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup> 【親昵**う**ー 】:亦作「親暱」。1.親密昵愛。2.指親近的人。(《漢語大詞典》第 10 卷,p.339)

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup> 《披尋記》(二) p.1326:「云何<u>菩薩住律儀戒</u>至<u>善行一切種饒益有情戒</u>者:由<u>不捨義</u>是名為**住**。云何不捨?由二因緣:一者、不捨無上菩提大願,二者、無上品纏現行他勝處法。由是因緣令所受戒無有退失,故名為**住。護**謂防護,於**律儀戒**此為增上,由能於此精勤守護,方能精勤守護餘二故。**修**謂修習,於攝善法戒此說為增上,攝受隨與無上正等菩提果故。**行**謂現行,於饒益有情戒此說為增上,現行身、語、意業,能為四種攝事諸方便故。依此道理故別別說。」

<sup>&</sup>lt;sup>22</sup> 位=欲【宋】【元】【明】【宫】【聖】(大正 30,511d,n13)